**Q**\_\_\_\_

543

சிவமயம்.

## அத்துவித வாக்கியத் தெளிவுரை

திருக்கைலாய பரம்பரைத் திருவாவடு துறை யாதினத்துத் திராளிட மாபாடிய கர்த்தராகிய ஸ்ரீ மா தவச் சிவஞரான சுவாமிகள் அருளிச் செய்தது

\*

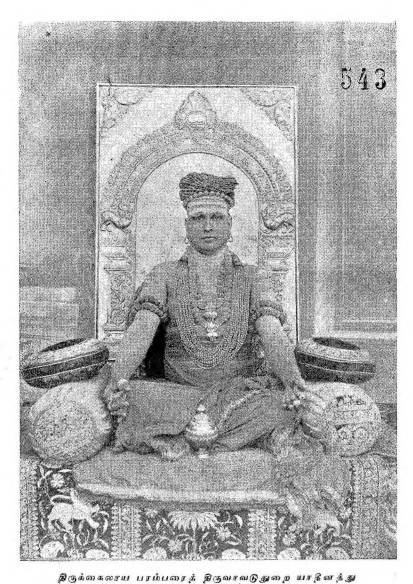
ஷை ஆதீனத்து 20-வது குரு மஹா சக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகள் கட்டள்யிட்டருளியபடி.

அ. தே. கி. மீனுட்சி சுந்தரம் பிள் கோயால் பரிசோதித்துப் பதிப்பிக்கப்பட்டது.

88

உரிமை பதிவு

விரோதி — சித்திரை — ஆயிலியநாள் 1949



## –: முன்னுரை :–

--

<ைகமிலாய் பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணோ,

பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்த**தி**க்கோர் **மெய்ஞ்ஞான** பாது வாகிக்,

குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வசய தேவன்,

சயிரை இ மரபுடையோன் ஹிருமரபு நீடுழி தழைக மாதேச.''

'முடியுடை வேக்கர் முவருக்குப் பின் கமது மெழியாகிய தமிழையும், சம்ய வரசாகிய சைவ சம்யத்தை யும் பேணி வளர்த்து வந்த பெருமை திருவாவடுதுறை ் மீ பஞ்சாக்கா தேசிகர் ஆதீனத்திற்தரிய தனிப்பெருமை யென் பதை அரிஞருலகம் கன்த அரியும். வடமொழியிலே பாடியங் கள் பல இருக்கின்றன. பாணினீயம் 67ன்னும் இலக்கணத் துக்துப் பதஞ்சனி மாபாடியமும், மீழாம்சைக்குச் சபர பாடி யமும், பிரடி தத்திரத்துக்கு கீலகண்ட பாடியம், சங்கர பாடி யம், இராமாகுச் பாடியம், ஆனக்க தீர்த்த பாடியம் முதலிய பல பாடியங்களும், வடமொழிச் சிவஞான போதத்துக்குச் சுவாக்கொ பாடியமும் இருக்கின்றன. ஆலை, ஈமது செக் தமிழ் மொழியிலோ அவ்வகையான பாடியம் ஒன்றுமில்லே. கமது ஸ்ரீ பஞ்சாக்கா தேசிகர் விதினத்து ஸ்ரீ மாதவச் சிவ ஞான சுவாமிகள் சிவஞான போதத்திற்த மெய்கண்ட தேவ நாயனர் அருளிச்செய்த வார்த்திகப் பொழிப்பின்மேல் சிவ நூன பாடியம் அநளிச்செய்து தமிழன்ணக்கு கெடுங்காலமாகப் பாடிய டூல்லாதிருந்த தறையை கீக்கியநளிஞர்கள்.

இ.தொன்றே திரவாவடுதுறை யாதீனத்தின் பெதுமை யைக் தன்றிலிட்ட திபழ்போல விளக்குவதாகும். ஊீ மாதவச் சிவஞான சுவாழிகள் காவியம், இலக்கணம், தநக்கம் முதலிய பல துரைகளிலும் புதந்து அரிய நூல்கள் பல அநளிச் செய் திருக்கின்றுர்கள். இதனே நன் தணர்ந்த ஸ்ரீமான் பாண்டித் துரைத்தேவரவர்கள் 'நூல், கற்பா னசையிற் சிவஞான தேவன் கணேயுணர்க்' 67ன்று அறிவுறுத்தியிருக்கின்றனர்.

சுவாழிகளின் மாணுக்கர் பன்னிருவருட் சிறக்கவரும் கவி ராக்ஷஸ் ரெனப் புகழ் பெற்றவருமான ஸ்ரீ கச்சியப்ப முனிவர் சங்க நூல்களிலும் பஞ்ச காவியங்களிலும் காணப்படும் சொற் பொரு ளழதுகளேயும் இலக்கண வழைகிகளேயும் ஒரு சோத் திரட்டித் தணிகைப்புராணம் அருளிச்செய்திருக்கின்றனர். அம் முனிவரர் தடிழறிவை மாணுக்கர்கள் படி முறையாற் பேறும் பொருட்டுப் பூவாளர்ப் புராணம், விகாயக புராணம், பேருர்ப் புராணம், திருவாணக்காப் புராணம், காஞ்சிப் புரா ணத்து இரண்டாங் காண்டம் பின்பன வற்றையும் இயற்றி யருளினர். அன்றியும், திருத்தணிகை யாற்றுப்படை முதலிய பிமு பிரபக்தங்களேயும் அவர்கள் அருளிச்செய்திருக்கிறுர்கள்.

சுவாழிகளின் மற்றேர் மாணவராகிய தொட்டிக்கில மதுரகனி— ஸ்ரீ சுப்பிரமுணிய முனிவர் கிலசைச் சிலேடை வெண்பா, துறைசைக்கோவை முதலிய பல பிரபங்தங்களே இயற்றியநனினர். இவை யீணத்தும் பழங்காலச் செய்திகள்.

இவ்வாதீனத்து 15-வது ஆசிரியர் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசக் சுவாழிகள் காலத்தும் 16-வது ஆசிரியர் ஸ்ரீ சுப்பிர மணிய தேசிக் சுவாழிகள் காலத்தும் இவ்வாதீனத்து மஹா வித்துவாகை இருந்த திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ மீகைஷிசுந்தரம் பிள்ளே யவர்கள் 23 புராணங்களும், பல பிரபந்தங்களும் இயற்றியும் பல கள் மாணுக்கர்களுக்தக் கல்வி கற்பித்தும் தமிழையும் சைவத்தையும் வளர்த்து வந்தனர். சென்னே மஹாமுஹோ பாத்தியாய டாக்டர் தாகிணுத்திய கலாசிதி பிரமுழி உ. வே.
சாழி காதையரவர்கள் பிள்போவர்களின் மாணுக்க ரென்றுல்
பிள்போயவர்களின் பெ நமையை வேரென் சொல்வது.
பிள்போயவர்களின் செலத்துக்தப்பின் 16-வது ஆசிரியர் ஸ்ரீ சுப்பிர
மணிய தேசிக சுவாழிகள் காலத்தில் யாழ்ப்பாணத்து வட
கோவை ஸ்ரீ சபாபடி காவலரவர்கள் இக்த ஆதீனத்து வித்துவ
சிகாமணியாக இந்த்து சிதம்பர சபாகாதபுராணம், சதர்வேத
தாற்பரிய சங்கிரக மொழி பெயர்ப்பு, சிவகர்ணுமிந்த மொழி
பெயர்ப்பு திராவிடப் பிரகாசிகை முதலிய பல நூல்களியற்
றித் தழிழையும் சைவத்தையும் வளர்த்து வக்தனர். பின்பு,
சேற்றார் ஸ்ரீ. மு. ரா. சுப்பேமணியக் கனிராயரவர்களும்,
ஸ்ரீ சு. பொனனேதுவா முர்த்திகளும் இவ்வாதினத்து வித்துவர
கை இந்த்த பலர்க்குத் தழிழ் கற்பித்து வக்தார்கள். பிரமுழி
டாக்டர் இயரவர்களும் சிற்சில காலம் திருவாவடுதுறையி
விருக்து மாணுக்கர்களுக்குத் தமிழ் கற்பித்து வக்தார்கள்.

இப்பொழுது இவ்வாதீனத்து 20-வது தருமுகா சம்சிதான் மாக எழுந்தருளியிருந்து சிவ கேஷத்திரபரிபாலனம், தருக்ஷேத்திர பரிபாலனம், செக்தமிழ்ப் பரிபாலனம், சித்தாக்க சைவபரி பாலனம், முதலியனசெய்து கொண்டு பெரும்புகமுடன் வீற் நிர்த்துளும் ஸ்ரீ-ஸ்-ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகள் விக்கிரமுசிங்கபுரம்—ஸ்ரீ சிதம்பர ராமலிங்க பிள்ளேயவர்களே வித்துவாதை இருத்திப் பழமைபோலவே தமிழையும் சைவத்தையும் பேணிவந்தார்கள். பல நூல்களேப் பரிசோ தித்து அச்சிடுவித்து இலவசமரக வழங்துமாறும் செய்வித்தார்கள். மின்பு, ஒன்றுக்தும் பற்றுத் 67 வியேனையும் ஸ்ரீ-ஸ்-ஸ்ரீ மகா சக்கிதானம் அவர்கள் கரிணையுடன் இவ்வாதீன கைங்கியத்தில் ஈடுபடுத்தியருளி நூல்களேப் பரிசோதித்து அச்சிட்ட முகிக்குமாறு கட்டனேயிட்ட நுளிரைகள். அக்க முறையிலே

அத்துவித வாக்கியுத் தெளிவுரை என்ற இச்சிறு நூலும் 27-வது வெளியீடாக இன்று வெளிவநுகிறது. இதனே இயற்றி யருளியவர்கள் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாழிகள். இவ் அத்து வித வாக்கியத் தெளிவுரை முன்பு ஸ்ரீ சேற்றார். மு. ரா. சுப்பிர 10ணியக் கவிராயரவர்களால் ஐய-ஞெத்தில் அச்சிடப்பெற்றது. இது இப்போது கிடைப்பது அடிது. ஆயினும், திராவிட மாபாடியத்திலே பல இடங்களில் காணப்படும் செய்திகளே தெரு சேரத்திரட்டி யுபகர்க்கப்பட்ட இக்நூல் சித்தரக்கு சைவச் செல்வர்கட்தப் பெரிதும் பயன் தருவதாயுள்ளது. இர்நூல் வரைக்கு சுவடியொன்று திருவாவடுதுறைக் கல்விக் களஞ்சியத்திலே காணப்பட்டது. அதனேயும் அச்சிட்ட பிரதி பையும் வைத்து ஒப்புகோக்கப் பல திநுத்தங்கள் கிடைத்தன. அத் திருத்தங்களுடன் ஸ்ரீ சுவாழிகள் திரு க்கூத்திரமாகிய ஆயிலியாளில் இதனே வழங்துமாறு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ 10का का का தானம் கநீண கூர்ந்தநளியது.

காலத்தின் ரிலேக்கேற்பச் சிவ தருழங்களேச் செவ்வனே நடாத்துகிப்பதுடன் அழையாது உலக தருழங்களிலும் பல்லா மிரக்கணக்கான நபாய்களே வழுங்கி வழுங்கிப் புகழையும் உடன்பெடுக்கிவநம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ முகாசம்ரிதானம் அவர்கள் 30—4—49ல் காக்திஜீ ஞாபகார்த்த ரிதிக்காக ந. 35,000/-இரண்டாயிர நபா பெறுமானமுள்ள செவள்ளிப் பேழையில் வைத்து ராஜன்பாபு அவர்களுக்து வழங்கியமை உலகரிக்த தேயாம்.

இதிற் காணப்படும் பிழைகளேப் பொறுக்கும்படி அறிஞர்களே வேண்டிக் கொள்கிறேன்.

விரோதி-ஆண்டு சித்திரைத் தங்கள் ஆயிலியாரள்.

த. ச. மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளோ, ஆதீன வித்துவான். சிவமய**ம்.** திருச்சிற்றம்பலம்.

## அத்துவித வாக்கியத் தெளிவுரை.

அத்துவ் த மென்னுஞ் சொல்லின் நகரம் இன்மை அன்மை மறு தஃயென்னு மூன்றனு கொன்று பயக்கும். அவற்றுள், இன்மைப் பொருள்கொண்ட மாயாவாதி, இரண்டின்மை ஒரு பொருள்களில்லாமையால் அத்துவி தமென்னுஞ் சொற்குப் போருள்களில்லாமையால் அத்துவி தமென்னுஞ் சொற்குப் போரு கொன்றென்பதே யாமென வும்; ஒரு பொருளாயினுங் குணகுணியென வேற்றுமை தோன்ற நிற்பிற் கேவல மொன்று தலின்மையால் அத்துவித மென்ப துபசாரச் சொல்லாய் முடியுமாகலால், தன்னின் வேறு யொரு பொருளுமின்றித் தானுங் குணமுடைப் பொருளென விசேடிக்கப் படுதலின்றி நிர்வி சேடமாய் நிற்கும் பரப்பிரமப் பொருளென்பது அத்துவி த மென்னுஞ் சொற்குப் பொருளாகக் கோடலின் அவர்கள் கேவலாத்துவி தகளெனவும் வழங்கப்படுவர்.

இராமா நுசர், சிவா த்துவி த சைவர் முதலோரும் அவ் வாறே யின்மைப் பொருள்பற்றி யொன்றே யெனப் பொருள்கொண்டு சத்தி சங்கற்ப முதலிய குணங்கள்பரப் பிரமப் பொருளுக்குளவென்று உபரிட தங்கள் கூறு தலா னும், அவை செய்கை யென்றற்கோரியை பின்மையானும், பசுபாச முண்மையு முபரிட தங்களி இேது தலானும் அவை களோடு முரணிக் கேவலா த்துவி தமெனக் கோடல் பொருந்தாமையின், தன்னே டியைபுடைய பசு பாசங்க ளானுக் தன் குணங்களாய சத்தி சங்கற்ப முதலியை வாற் ருனும் விசேடிக்கப்பட்டு விசிட்டமாய் நின்ற பரப்பிரேமம், இரண்டில்ஃ ஒன்றென்பதே அத்துவி த மென்னுஞ் சொற் குப் பொருளென விசிட்டாத்துவி தங் கோடலா லவர்கள் விசிட்டாத்துவி தெகளென வழங்கப்படுவர்.

பேதவாதிகள், மறுதஃப் பொருள்பற்றி இரண் டன் மறுதஃயாகிய ஒன்றெனப் பொருள்கொண்டு, அங் ஙனங் கொள்ளவே அவ்வொன்றன் மறுதஃயாகிய இரண்டாவது முண்டென்றற் கிழுக்கின்மையின் அத்து வித மென்பதுர் துவித மென்னும் பொருணப் பயக்கு மென்று போவர்.

அவரெல்லாம் அச்சொற்கு ஒன்றே யெனப்பொருள் கொண்டு தத்த மதங்களோடு முரணமைப் பொருட்டுக் கேவலம், விசிட்டம், மறு தலே யென்னு மடைகூட்டி யிடர்ப்பட்டுப் பொருள் கொள்வர். அவருள் மாயாவாதி கூறுங் கேவலமும், பேதவாதி கூறு மறுதஃவயுஞ் சுருதி யோடு முரணுதலி னீண்டைக் கேலாவாம். ஏனேயோர் கூறும் விசிட்டம் பொருந்து மாயினும், அத்துவி தத்துக் நெனக் கோடல் பொருந்தாது. குப் பொருளொன் என்னோ? ஒன்றென்பது பொருளாயின், ஒன் றெனவே விளங்கக் கூறலமையும். அவ்வாறின்றி, அத்துவி தமென வுய்த்துணர வைத்தோத வேண்டாமையானும், ஒன்றெ னப் பொரு**ள்** கொ**ள்**ளின், மாவாக்கியப் பொருள் பயப்பதோர் விசேட மின்மையின் அத்துவி தமென்றது பற்றி ஆண்டொரு பயன்படாமையானு மென்க. நென்னோயோ அத்துவித மென்னுஞ் சொற்குப் பொரு ளெனிற் சித்தாக்த சைவருரைக்குமாறு காட்டுதும். அது கீ யோகின்று யெனவும், அது நாளுகின்றே னெனவும், அது இதுவாகின்ற தெனவு மூவிடம் பற்றி நிகமுர் தத்துவ மசி முதலிய மாவாக்கியங்களேக் கேட்டவழி, அதுவென்ப

தொருபொருள் நீ யென்பதொரு பொருளாகலின் ஒரு பொருள் மற்றுரு பொருளாமாறு யாங்ஙன மென்னு மைய நீக்கு தற் கெழுந்த தாகலின் அது, இதுவாதற் கேது வான அவ்விரண்டு முளதாகிய சம்பந்த விசேட முணர்த்துதலே அத்துவித மென்னுஞ் சொற்குப் பொரு ளென்றுணர்த்து கொள்க.

அற்றேல், அத்துவி த மென்னுஞ் சொல்லாற் பெறப் படுஞ் சம்பந்தம் ஐக்கியமோ, தாதான்மியமோ, சமவா யமோ, சையோகமோ வெனக் கடாவிஞர்க்கு ஆற்று கீருங் கடனீருக் தம்மிற்சேர்க்தாற் போலவுங், குடா காயமு மகாகாயமுக் தம்மிற் சேர்க்தாற் போலவுமா மெனில், அங்ஙனஞ் சேர்ந்தவழி யொரு பொருளே யாகலின் ஒன்றெனவே யமையும், அத்துவி தமென வுய்த் துண ரவைத்தோ தவேண்டா. அன் மியு மொன்ருயவழி அதுவதுவாய் நீன்றறிதலாகிய ஆன்ம விலக்கண முத்திக் காலத்திவில்ஃல ∙யௌப்பட்டு வழுவாமாகவின் பொருந்தாமையானும்; குண குணிகட்குத் தம்மி னுள தாகிய சம்பர்தம் போலுர் தாதான்மிய மெனில், ஆன்மா முதல்வனே ப் போலக் குணிப் பொருளாய் தன்றி முதல்வனுக்குக் குணமாகாமையால் அவ்வாறியை தல் கூடாமையானும்; தாதான்மியத்தின் வேருய் கையா ் யிகர் கூறுஞ் சமவாய மென்பதொன்றின்மையானும், விர லும் வி ர லுஞ்சேர் ந்து நின் முற்போலச் சையோக மெனில், அவ்வியாவ்விய விருத்தியாகிய சையோகம் வியாபகப் பொருட்குக் கூடாமையானும், யாதானுமோ பற்றிக் கூறப்படுஞ் சொரூப மெனில், அது மாவாக் கியப்பொரு*ள* வ**லி**யுறு**த்**தற் கெழு**ந்**த அத்துவித்ச் சொற்குப் பொருளாகாமையானுஞ்; சொரூபு சம்பந்த மாத்திரையிற் சிவானந்தத்தை யனுபவித்தல் கூடாமை யானும்; இவற்றின் வேரு யின்னதென்றறிய வாராத

அபிர்வசனு மெனில், அங்ஙனு ங்கூறு தன் பாயாவாதி கூற் ருய் வழுவா மாகலானும் அவையெல்லா மீண்டைக் கேலாமையின், வேறு விடுக்குமாறென்னே யெனிற் கூறு தும். ஒரு பொருளே அவயவ அவயவி களாயா தல், குணகுணிகளாயாதல், வேற்றுமைப்பட் டிரண்டாய் கிற்றற் கேதுவாகிய **தாதா**ன்மியமும், அதுபோல இரு பொருளே அதுவதுவா யொற்றுமைப்பட்டு ஒன்ருய் **நிற்றற் கேதுவாகிய தாதான்மியமுமெனத் தா**தான்மிய சம்பந்த மிருவகைப்படும். அவற்றுண் முன் னே யது தாதான்பிய மென்றும், பின்னேயது அத்துவி த மென்றும் வழங்கப்படும். அத்துவித மென்னுஞ் சொல்லியல்பு மேற்கூறிய வாற்ருன் வேறு பொருடரு மாறின்றி அன்மைப் பொருள் பற்றி யிர**ண்**டன்றென வேற்றுமைப் படாமை நிற்றலேயாமென்க.

இதுவே ஆசிரியர் கருத்தென்பது '' அத்துவி த மென் ஹஞ் சொல்லே யேர்பியே நாத்தியை யுணர்த்து மாயிட்டு'' என்றதணுமை, புடை நூலாசிரியர் ''பிறிவரு மத்துவி த மாகுஞ் சிறப்பினதாய்'' என்றுடம்பொடு புணர்த் தோதியதணுை மறிக.

இவ் வத்துவிதம் அபேத சம்பந்தமாகிய ஐக்கியமு மன்றிப், பேதாபேத சம்பந்தமாகிய தா தா ன் மியமுமன்றிப், பேத சம்பந்தமாகிய சையோகமு மன்றிக் கலப்பும் உடனு தலும், வேருதலு மாகிய மூன்றுந் தன் கட்டோன்ற நிற்றல்பற்றி அம் மூன்றற்கும் பொதுவாகக் கூறப்படுமாகலான், அவ்வத்துவி தத்திற் கொவ்வோ ரிடங்களின் அலே கடலிற் சென்றடங்குமாறு போலென வும், வானத்தில் வானும், மணத்தின் மணமும் போலென வும் அபேத வுவமையும்: பண்ணேயு மோசையும் போலப் பழமதுவு மெண்ணுஞ் சுவையும்போ லெனவும், நீரு மிரதமும் போலாங் காணர்னு ரருள்ளைவும் பேதாபேத வுவமையும்; இரும்பைக் காந்தம் வலித்தாற் போலியைந் தெனப் பேத வுவமையும்: ஒருபுடை யொப்புமைபற்றி யெடுத்துக்காட்டுப வாகலின், இங்ஙன முரணுவபோல வேறு வேறு பெயரெடுத்துக்காட்டுதல் பற்றி மஃலயற்க.

இம்மூன்றியைபுக் தன்கட்டோன்ற இவற்றிற்கு வேருய் கிற்கும் அத்துவிதத்திற்குச் சிறக்தெடுத்துக் காட்டப்படு முவமையாவது ஆன்ம போதமுங் கண்ணெ னியுக் தம்முளத்துவிதமாய் கிற்றலா மென்க.

''காணுங் கண் ணைக்குக் காட்டு முளம்போற் கோண வுளத்தைக் கண்டு கொட்டலின்''

(சிவஞான போதம்)

எனவும்,

".....காட்டக்கண் டிடுந்தேன்மை யுடைய கண்ணைக் கேயுமுயிர் காட்டிக்கண் டிடுமா போல வீசேனுயிர்க் குக்காட்டிக் கண்டிடுவ....."

(சிவஞான சித்தியார்)

என்அம்,

"அறிவொளிபோற் பிறிவருமுத் துவிதை மாகும்". (சிவப்பிர)

எனவு மூன்று நூலாசிரியருஞ் சித்தாக்க முடிவு ண்டித்தும் வழி யிதணேயே பெடுத்துக் காட்டிய வ**ாறறி**க

இவ்வத்துவித மேனேயோர் கூறும் அத்துவிதம் போலக் கேவலம், விசிட்டம், மறுதலே யென்ருத லொன்ருன் விசேடிக்கப் பட்டு சின்று பொருளு ணார்த்தாது சுத்தமாய் கின்றே பொருளுணர்த்துதலிற் சுத்தாத்துவித மென் வழங்கப்படும். ஈண்டுச் சுத்தமென்றது யாதொன்ருனும் விசேடிக் கப்படாது நிற்றஃ. அது விசிட்டசத்தை, சுத்த சத்தை யெனத் தார்க்கீகர் கூறும் வாய்பாட்டானு மறிக.

ஏணேயோர் கூறும் அத்துவிதங் கேவல முதலிய வற்றுன் விசேடிக்கப்படாத வழி அவர்கூறும் பொரு டருதற் கேலாமையின், அவை யெல்லாஞ் சுத்தாத்து விதமாகாமையுங் காண்க.

இங்ஙன மொருபொரு விருதன்மையான் வியாபக மும் வியாப்பியமுமாய் வேறுபட்டு நிற்குக் தாதான்மியம் போல வியாபகமும் வியாப்பியமுமான இருபொருளொரு தன்மை யா**ெற்றுமைப்பட்டு** ரிற்குர் தாதான்மிய சம் பர்த மொன்றுண்டெனவும், அதுவே அன்மைப் பொருள் பற்றி அத்துவித மென்னுஞ் சொல்லா ஹணர்த்தப்பட்ட தெனவும் அறியமாட்டா தார் தத்தமக்கு வேண்டியவாரு யிவ்வுண்மை யுணராதது மென்றி, விஞ்ஞான தீக்கையா <u>அடல் பொருள்களோடொப்பச்</u> சற்குரவன் கையிற்*ரு* னஞ் செய்தளித்த பொருளென்றறியு மறிவு சலியாமைப் **பொருட்டு** நாணுளுள் சிவபூசையிற் செபகன்மங்களோ டொப்பச் ''சிவோ தாதா'' என்னு மந்திரமோதி ஆன்மா வையுஞ் சிவனுடைமையாகப் பூகீரோடு தானஞ்செய் தளித்துத்தான் சுதந்தேரனே சிவனுடைமையல்ல ௌனப் ருனஞ்செய்த பரம சற்பாத்தெரத்திற் பிணங்கிப் அபகரிக்க நிணேக்கு நிணவுடையாரோடு பொருள பேதினு முய்தியில்லதோர் கொடிய பாவமென்றெழிக. தன்ணேத் தானஞ் செய்தலாவது தான் சிவனுக்குப் பர தந்திர னென்றறிந்து அவனருளல்லா, தொன்றையுஞ் செய்யானுகி கிற்றலே யாமென்றுணர் தல்.

அற்றேல், மலவாச ீன நீங்கு தற் பொருட்டுத் தன்னே த் தானஞ் செய்ததாகப் பாவி த்தன் மாத்திரையே யாகலின், அதுபற்றி பிழுக்கென்னே யெனின் ? அங்ஙன மாக,

அப்பாவனே போலியோ, உண்மையோ யெனக் கடா வி ஞாக்கு, உண்மையெனின் பரதந்திரராதற் கிழுக்கில்ஃ; போலியெனின், பசித்தவ ஹண்டான் போல வெத்துணேப் பாவகஞ் செய்யினும் பசி நீங்குதல் கண்டில மாகவின் அதுபோல. போ**லிப்** பாவீனயான் மலவாசனே நீங்குமா மின்மையின் அது வீண் டொழிலாய் முடியும். இன்னும், பாவளே போலி யென்பார்க்குப் பாவணே வழியவாச் செய்யு ம**ந்**திர கிரியைக**ளும்** போ**வி**யாய் முடியும். முடி யவே, பாவனே முதன் மூன்ருனும் அவர் செய்யுள் சிவ **தீ**க்கையு**ஞ்** சிவபூசையு**ஞ்** சிவ**த்**தியான முத**லிய** வெல்லா வாசாரங்களும் அங்ஙனம் போலியாச் செய்வது தமக்கா பிறாக்காயினும் பயன்படுமா றின்மையின் **மாணு**க்கரை **வஞ்**சித்துத் தம் மூடம்பை யோம்பு தற் பொருட்டுச் செய்யு மாரவார மாத்திரை போலுமென் ருழிக.

அற்றேல், கருடபாவணே செய்வோன் கருடஞ்தல் கண்டிலம், அப் பாவணேயால் விடந் தீர்தல் கண்டன மாகலிற் போலப் பாவணேயும் பயன்படுமென்பது பெறப் படுமா லெனின், அறியாது கூறினும். மாந்திரிகன் றன்னுடம்பைக் கருடனுகப் பாவிப்பானல்லன்: மற்றென் கோயோவெனின், கருடனுக்கது தெய்வமாக நிற்கு மந்திர மூர்த்தியாகத் தன் ஞன்மாவைப் பாவிப்பன்; அங்ஙனம் பாவித்த வழிச் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் நிற்கு மியல் புடைய வான்மா ஆண்டம் மந்திர ரூபியாய் நிற்கு கிழுக்கின்மையின், அதுபற்றி யாசங்கையின்மையுணர்க. இன்னும் பாவனேகளு முபாசனேகளுங் கற்பித்துக் கொண்டு செய்யும் போலியென்றன் மாயாவாதி கூறுங் கூற்று தலின் அது சைவ சித்தாக்தத்திற் கேலாமை யறிக,

அற்றேல், ஆன்மாச் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் நிற்கு மியல்புடைய வென்றற்கும். அதனுனே தன்னுற் கணிக் கப்படு மந்திர ரூபியாய் நிற்ப வென்றற்கும் விலங்கு புள்ளுக்கு மதி தெய்வமாய் நின் றதிட்டிக்கு மந்திரமுண் டென்றற்கும் பிரமாண முண்டோயினன்றே அது பற்றிக் கருட பாவண முதலாயின வுண்மைப் பாவணேயென்று கொள்ளப்படும், ஆதவினிவற்றிற்குப் பிரமாணமென்னே யெனின்: சர்வஞாதேத்தர முதலிய ஆகமங்களே பிரமாணமென வறிக.

அஃதெங்ஙன மெனிற் காட்டுதும்: சர்வஞானேத் தரத்திற் பசுவும், பாசமும், அதிகாரஞ் செய்திருப்ப தாகிய பதியும், அதிகாரத்தி இைழிந்து தன்னியல்பினிற் பதாகிய சிவமுமெனப் பதார்த்த நான்கென் றெடுத்துக் அவற்றிற்குத் ்தனித்தனியிலக்கணமு கொண்டு, முணர்த்திப், பின் னதுகேட்ட ஆறுமுகக் கடவுளுக்கு அங்ஙன மப்பிரமேயமா பொன்ரு டுவமிக்கப் படாத தாய், அதி சூக்கும மாய், வியாபகமாய்த் தன்னியல் பினிற்குஞ் சிவத்தை யறியுயா றெங்ஙன மென்னு மாசங்கை கிகழாமைப் பொருட்டுச் 'சிவப்பொரு எத்தன் மைத்தாயினும் அதீன யறிதற் குபாயங் கூறுகின்றும், அவ்வுபாயம் வாதிகளெவராயினு மறியப்பட்ட தன்ருய்க் குருபரம்பரையி னறியப் படுவது. ஒருவருக்கும் யாங் கூறினே மல்லேம். அதனோ நீ கேட்பாயாக' வென் **றதன்பெருமையை யெடுத்துக் காட்டி, அ**நாதி முத்த**ு**ய் நின்ற சிவனுக்குரிய தன்மைகளும் அத் தன்மையஞிகிய சிவனே நானெனச் சிவோகம் பாவனே செய்யுமாறும்:

அவ்வாறன்றித் துவி த பாவனே செய்தாற் படுமிழுக்கும்; வினுங்க விரித்துணர்த்தித், துவித பாவன்லையக் கை வூட்டுச் சிவோகமென் அத்துவித பாவண் செய்வோன் ஏகதேசமாய் சின்றறிவதாகிய சிற்றறிவி னீங்கி. முழு தும் வியாபகமாய் கின்றறிவ தாகிய முற்றுணர்வு வினங்கிச், சிவனே யறிந்து தான் சிவனே யாவனெனச் சிவனே யறிதற் குபாயம் கூறிப், பின் னதுகேட்ட ஆறு முகக்கடவுளுக்கு, மேலு த்தேசங் கூறும் வழியும், இலக் கணைங் கூறும் வழியுஞ் சிவனு மான்மாவு மிருபொரு வென வைத்தோது தலிற் சிவனின் வேருகிய ஆன்மா, சிவோகமெனப் பாவிக்கும் அத்துவித பாவணேயாற் சிவனே தானுக ஐக்கிய மாமா . றெங்ஙளமேன் ருசங்கை. கிகழாமைப் பொருட்டு ஆன்மா தன்னியல்பே யறியாது பசுத்துவத்தோடு கூடிய வழிப் பசுவாய் கின்றுன், அது போலத் தேன்ணேயறிந்து சிவத்துவத்தோடு கூடிய வழிச் சிவமாய் நிற்பதற் கையமில்லே. ஆகலாற் றன்னேயுக் தவேவளோயும் அபர பரபேதத்தானுர், தூல சூக்கும பேதத்தானு மெப்பொழுதும் பயின்றறிதல் வேண்டு மென்றே தெனீர்! அற்றேல், ஆனமாவி னியல்பு தணித்து ரிவ்லாது பசுத்துவத்தோடு கூடிப் பசுவெனவுஞ், சிவத்துவத்தோடு கூடிச் சிவமெனவும் பல தன்மைப் பட்டு சிற்குமா றென்னே பென்று மீளவு மையுருமைப் பொருட்டு, 'அதவா' வென்றெடுத்துக் கொண்டு தெனிவு பிறவாது மீன மீன முபங்குதற் கேதுவாகிய வார்த்தைகளே விகற்பித் திங்ஙனம் பலவாகச் சொல்வ தென்னே யெனக் கூறியொழித் தெல்லாச் சங்கைகளு கீக்கித் தெளிவு பெறுதற் கேதுவுக் தொகுத் தொரு வார்த்தையி இணர்த்துவான் புகுந்து 'சர்வோ தரும்' மென்றருளிச் செய்தார்.

இதன் பொருள்:— 'ஆன்மா அங்ங்க பிருதன்மைப் படுமாறேன்ணேயென் றையுருது எல்லாப் பொருளின்

நன்மைகளு மான்மாவுக் குளவாம். அஃதெங்ஙன மெனின்? ஆன்மா வெதனே யானெனப் பற்றினுன் அதனதன் சுபாவமே தன் சுபாவமாக் தன்மை யுடைமை யான், அதுவதுவாயே சிற்பனென் றிங்ஙன மான்மாவை யறியுமாறு தொகுத்துக் கூறினுங் கண்டு கொள்க' வென்பதாம்.

இங்ஙனர் தொகுத் துணர்த்தி, இன்னு மிவ்வாற்றியு மான்ம ஞர்னத்தின் பெருமையும், அதனுற் பெறும் பேறும், அதனே யறிதற் குபாயமும், அறிந்தானது பெருமையும் விரித்தாக் கூறி, இதற்கு மேற் சொல்லற் பாலது சிறிதுமில்லே; ஆகலான், மனேவிகற்பங்களே பொழித் திங்ஙன மதனுண்மை யறிக் துபாயங்களேச் செய்வோன் இங்கே சீவன் முத்துமைப் அகம்புற மெங்கும் வியாபித்துத், தக்தரும் தருமியாய்த் தத்தருமி யெனப் பட்ட முற்றுணர்தன் முதலிய வெண் குணங்கள யுடையவனுய், இங்ஙனஞ் சிவத்துவத்தைப் பெற்றுச் சிருட்டிப் படுந்தன்மை முதலியேவின்றிச் சிவ சமமாவன். இத்தன்மை யுடையவனுக்குத் தவம், செபம், தியானம், பூசை முதலியன வொன்றும் வேண்டா, சத்தியஞ் சத்திய முக்காலுஞ் சத்தியம். இதற்குமே லறிதற் பாலன் வொரு நூலினு மில்லே யென வலியுறுத்திப் பின்னு மான்மாவெல்லாவற்றி னும் அதுவதுவாய் கிற்குமாற்றைப் பூதான்மா முத லறுவகைப் படுத்தி விரித்து நின்று கூறுதாங் கேட்பாயாக வென் றெடுத்துக் கொண்டு, பூத பரிணும மாகிய வுடம்பினியல்புகளும், ஆன்மா வுடம்பைப் பற்றிய வழிப் பூதான்மா வென சிற்குமாறும் அகத்தின் கண்ணைவாகிய வாக்குகளி னியல்பும், ஆன்மோ அவற்றைப் பற்றி யந்தரான்மா வென கிற்குமாறும், சூக்கும் பூத முதலிய தத்துவங்களி னியல்பும், ஆன்மா தத்துவங்களேப் பற்றிய வழித் தத்துவான்மா

வென நிற்குமாறும், தத்துவங்க ளுள்ளும் ஆன்மா வெவ் வேறு தத்துவங்களேப் பற்றியவழி அவ்வத் தத்துவ மயமாயே ரிற்பனென்பதும், ஆன்மாப் போத்துருத் துவமெய்திப் புருடதத்துவனென மிற்கு மியல்பும், அங் ங்னம் புருடதத்துவ மயமாய் நின்று பிரகிருதி குணங் களேப் பற்றி யின்ப துன்பங்களே நுகரும் வழிச் சேவனென நிற்கு மென்பதும், சுரர் நரர் விலங்கு புள் தாவர மெல்லாவற்றிற்கு மதி தெய்வங்க ளுள வெனவுக், தாவர சங்கமங்களுண் மந்திரங்களா னதிட்டிக்கப் படாத வுயிர்களில்லே யெனவும், மந்திரங்களே யுச்சரிக்கு முறையை யிவ்வாறெனவும், இவ்வாறு மர்திரங்களி னியல்பும், அவ்வம் மந்திரங்களுக் கணிப்புழி ஆன்மாப் படிகம் பேரல அவ்வம் மக்கிரமயமே யாகி மந்திரான்மா வென நிற்கு மாறும், அதனின் வேருகிய விவ் வைவகைப் பெயரு நீங்கிய வழி மேற்கூறிய அத்துவி த பாவணயாற் பரமான்மா வென ரிற்றல் சித்தென்று சாதிப் பொதுமை பற்றி யியற்கை யாதலுர் தெரித்துணர்த்நி, இங்ஙன மாகலான், அத்துவித பாவீனயுடையோன் ஞானக் கண்ணிறைற் சிவனே ஆன்மாவிற் கண்டு முழுதும் வியா பகமாய் கின்றறிவ தாகிய முற்றுணர்வுடையவனுய் அவ்வப் பொருளியல் பெல்லா மறி ந்து, மலவாசணே நீங்கிக் கேவல**மாய்** நின்று, முடிவு காண்கில்லாட் பேரின் பத்தைப் பெறுவானேன முடிந்தது முடித்துக் காட்டி இங்ஙனம் ஸ்ரீகண்டருத்திரக் கடவுள் ஆறுமுகக் கடவுளுக்கு ஞான பாகஞ் செவியறிவுறுத் தருளிஞர். இன்னுமி தனே யிங்குரை த்தவாறு பற்றி விரித்துரை த்துக் கொள்க.

இவ்வாகமத்து ளித்தனே வலி யுறுத்திச் சிவணே டொற்றுமைப்பட ஙின்று தன்னேப் பாவிப்பதாகிய ஆன்மஞான மோன்மொன்றே அப்பிரமேயமா,யொன்ரே டுமைபிக்கப்படாது நின்ற அச்சிவணே யறிதற் குபாய் மென்றும்: அங்ஙனம் பாவிக்கவே, அச்சிவலீனை டொற் றுமைப்பட்டுப் பேரின்பத்தைப் பெறுவர் கென்பதும்: அசுத்தப் பொருளோ டொற்றுமைப்பட்டு கிற்குமா றெங்ஙன மென்னு மைய கீக்கு தற்குத் தொகுத் தொரு வார்த்தையாற் கூறுது மென்றெடுத்துக் கொண்டு ஆன்மா ஏதனே யெதனே யானெனச் சார்க்தான் அதன தன் சுபாவமே தன் சுபாவமாய் அது வதுவாய் நிற்ப கௌன்று கூறி, இங்ஙனமேவலாற் சிவணேடொற்று மைப்பட்டு கிற்புழிச் சிவன் குணங்களாகிய வெண் குணங்களுக் தன்றன்மையாகக் கொண்டு சிவனேயாய் கூற்பன்: இதுவே சிவத்தைப் பெறுதலென்றும், இதற்கு மேலாய பல இருநூலானு மில்லே முக்காலுஞ் சத்திய மேன வலியுறுத்தியும், ஆன்மா வெல்லாவற்றினு மதி வதுவாய் நிற்கு மாற்றை இன்னும் விளங்கக் கூறுது மென் நெடுத்துக்கொண்டு பூதான்மா, தக்துவான்மா, மந்தோன்மா, அந்தரான்மா, சீவான்மா, பரமான்மா வென்றது வகைப்படுத்து அவ்வவற்றிற் கூடிய வழி அவ்வப் பெயர்பெற் றதுவதுவாய் நிற்பனென ஆண்டு நிற்குமாறு விரித்தாணர்த்தியும், படிகத்தை கூறியும், இங்ஙன மேனே யாகமங்கள் போலப்பொருள் கவர்ச்சிப் படுதற் கிடங்கொடாத வண்ணம் ஆறுமுகக் கருணே மிகுதியான் அங்கை கடவுண் மாட்டுவைத்த கெல்லிக்களிபோல ஆன்மாவினியல்பு விளங்கவுணர் த்திய், பலகாலும் வலியுறுத்து, யெல்லா வாகமங்களினுஞ் சுறந்த தென்பது தோன்றச் சர்வ ஞா**ேத்தர**் மென்ப பெயரு மிட்டருளிச் செய்த ஸ்ரீ கண்டருத்திரக் கடிவுளின் றிருவுளக் குறிப்பிங்ஙன மென்க.

இணி, புடல் பொருளாவு மூன்றாம் ஞான இக்கை பின் முதல்வனுக் கௌத் தோனஞ்செய் தளித்தலான் முன் செயற்கையாற் நன்னுடைமையாய் கின்ற மூன் றுக் தானஞ்செய்த பின்னர்த் தனக்கின்றிச் சிவனுக் குடைமை யாயவாறு பெற்ரும். பெறவே, ஆண்டுப் பொருளென்ற துடம்புபோல வொற்றுமை யுடைத் தாய்த் தன்னு னுகரக்கிடந்த வுடல்விணயே யன்றி முன்பே தன்னுற் றுறக்கப்பட்டிழிந்ததாப் பொருளன் நென்பது தாமே போதருதலானும், அவ்வாறின்றி ஆண்டுப் பொருளென்ற தெல்லாவற்றிற்கும் பொது வெனக் கொள்ளினும் உடல் விணேயுமவற்று ளடங்கு தலானும், அங்ஙன முதல்வனுக்கென்றீந்த வுடல்விணயை மீளவுக் தானுகரக் கருதுவோன் அவ்வாறு தானஞ் செய்தனித்த வான்மாவை மீளவுஞ் சுதந்திரதைக் கருதுவேரன் சிவ சமவாதியோ டொப்பவனு மாகலின் முதல் வனுக்கென்றளித்த பொருவேத் தானுகரக் கருதுவேர்க் திவசம்கள்றளித்த பொருவேத் தானுகரக் கருதுவேறுக்கொற்றைக்கேன்றவித்த பொருவேத் தானுகரக் கருதுகல் பெரியதோ ரிமுக்காதலறிக்.

இன்னுக், தன்னுடம்பே தனக்கின்றி முதல்வனுக் குடைமையாக ஈக்தவழி அவ்வுடம் பிடமாக வரும் விணேப்பயணத் தானுகருதற்கோரியல் பின்மையு மறிக.

இன்னுக், தனக்கு**த்தானே** சுத**ந்**திர**மி**ன்றிச் சிவனுக் குடைமையாய வழித்தான் மற்ருென்றுட னுகருமாறு யாண்டைய தென்க

தன்னு லளிக்கப்பட்ட பொருண் மூன்று முதல்வ னேன்று கொண்டா னென்பது,

''அன்றே யென்ற ணுவியு முடது முடைமையெல் லாமுங் குன்றே யணயா யென்ணுயாட் கொண்டேபோதே கொண்டிஃயோ'' எனவும், "உடலிடங் கொண்டா யினியுன்**ு** எனவும்,

"ஏன்ற அடற்கனம்" எனவும், "ஏன்றவுடற் பழவி கோகள்" எனவும், "என்ற வவகோ" எனவும், "என்று கொண்டா யென்கோ" எனவும், "நாமொழிக்து சிவமாவ" தெனவு மோதியவா நென்றமிக

அத்துவித வாக்கியத்தெளிவுரை முற்றிற்று.

திருச்சிற்றம்பலம்.

\*

ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேசிகர் திருவடிவாழ்க ! ஸ்ரீ சிவஞான சுவா**மிகள்** திரு**வடி** வாழ்க !